
1 
 

  סד מנחות
ADDENDUM  

  משה שווערד
  

  יד בנימין  .א

   
  

 שפת אמת מסכת מנחות דף סד עמוד א  .ב
שם ואפי' נתכפר לו בשני'. פירש"י שנשפך דם הראשונה. משמע דבלא"ה רק שניהם עומדין פשיטא דאין לפוטרו 

אין .  .במה שנתכפר בשני'. ונתכפר בשני' דאפשר בכה"ג  קיים  דמיירי כשהדם  מיאן לפרש  עוד דרש"י  וי"ל 
מיהו לפ"ז גם בנשפך הדם כיון דלרש"י חייב גם בזה מצהב"ע היא. וקשה באמת  *).  מתכפר בשני' דהוי מצהב"ע

הטעם למה נתכפר לר"א. וי"ל דהא בזריקה ליכא עבירה רק שבא המצוה ע"י עבירת השחיטה א"כ כשהדם 
הראשון קיים לא בא המצוה ע"י העבירה דהא יכולין לזרוק דם הראשון. וודאי אי העבירה בשעת המצוה שפיר 

אבל כה"ג שפיר לא בא   מצהב"ע אף על גב דהי' יכולין לזרוק דם אחר מ"מ בעשיית המצוה נעשה העבירה.הוי  
אך לרש"י דמיירי בנשפך הדם תיקשי טפי דלהוי מצהב"ע  [וכעין זה אי' בירושלמי שבת פי"ג].    ע"י העבירה

[ואף על גב דכיון שנשפך הדם הי' יכול לשחוט אח"כ בהיתר מ"מ אחר שנשחט באיסור. בא עתה הזריקה ע"י 
אף על גב דהשחיטה כשרה בזר מ"מ  .  העבירה] וגם אי לא נשפך הדם תקשי על מצות השחיטה דבא בעבירה

מכלל מצות הקרבן הוא דהא כתיב ושחט אותו [כמ"ש רש"י בפסחים (ז' ב) ד"ה פסח וקדשים ע"ש] א"כ לפסול  
ול"ד לשוחט בשבת דשחיטתו כשרה דבחולין השחיטה רק הכשר הבשר להכשיר  .  מצות השחיטה דהוא בעבירה

  לאכילה ובכה"ג לא מצינו פסול מצהב"ע שיהי' עי"ז נבילה. אבל בקרבן י"ל דפסול כה"ג וצ"ע:
  

  הערות דף סד עמוד א ד"ה *  -שפת אמת מסכת מנחות 
ה' א') גבי    בירושלמי שבת (פי"ג ה' ג') השוחט חטאתו בשבת כיפר. וכ"פ הרמב"ם (פ"ב מה' שגגות הי"ד) וכ"כ התוס' בחולין (מ' א) ובירוש' פסחים (פ"ו*) 

התם לא הוי מהב"ע כיון שהי' אפשר בהיתר להקריב בחול ואין המצוה באה ע"י .  חגיגה אילו עבר והביא כו' כשר ע"ש
העבירה. אבל הכא החטאת של ציבור זמנו רק היום בשבח. ואם נשחט באיסור שפיר הוי מצהב"ע דאחר 

  ששחט הראשונ' שוב שחיטת השני' לא הי' אפשר בהיתר: 
  

 סימן לג   -קדשים  -ספר מקדש דוד   .ג
לעיין   יש  כיון   ... אך עדיין  נא לפחתך הוא משום  ולפ"ז כיון שכל הטעם שיש בטרפה משום הקריבהו 

א"כ אין נ"מ מאיזה טעם הוא אסור ותלוי בדיני הטרפות אם מותר לאכילה או    דאסור לעצמו אינו דורן יפה 
 והנה לפ"ז כל פסול ממשקה ישראל הוא משום הקריבהו נא לפחתך כיון שנותן דבר שאינו ראוי לעצמו  לא

דס"ל דקרא דממשקה  וזהו ג"כ הטעם שלא הביא הרמב"ם ז"ל בשום מקום פסול של ממשקה ישראל  
ישראל הוא רק גילוי דכל שאסור לישראל פסול להקרבה אך אין זה שם פסול בפ"ע והפסול הוא משום  

וכה"ג כתב רש"י ז"ל בזבחים (ס"ח ע"ב) במחוסר אבר בעופות דפסול משום הקריבהו נא   הקריבהו נא לפחתך



2 
 

לפחתך ואע"ג דמפקינן לה מקרא דמן העוף ולא כל העוף דס"ל דהקרא הוא רק גילוי מילתא דיש בזה משום  
נא לפחתך   נא לפחתך דיש הקריבהו  לעולם הוא פסול משום הקריבהו  וזה דצריך קרא הוא משום דלא 

וזה דאסור   וכדאמרינן במנחות (פ"ד ע"ב) בכחוש דקרבנות דכשר בדיעבד  שאינו אסור אלא לכתחילה
לכתחילה כתב רש"י ז"ל שם משום הקריבהו נא לפחתך ע"ש וכיון דיש בהקריבהו נא לפחתך דאינו אסור 

ואף איסור שאפשר לתקנו כגון טבל דפסול משום ממשקה ישראל ג"כ כ"ז    א"כ אצטריך קרא דבהנך פסול אפילו דיעבד אלא לכתחילה
ל שתקנו עד שהוא  שאינו מתקנו אינו מתנה טובה כ"כ כדאמרינן בחולין שם דאין משלחין ירך חתוכה לעכו"ם אא"כ נטל ממנו גיד הנשה משום גונב דעת הבריות דכ 

  ראוי לעצמו הוא מתנה יותר טובה כמ"ש ברא"ש שם: 
  

 אבן האזל הלכות איסורי מזבח פרק ה הלכה ט   .ד
רצך או הישא פניך,  ונראה דהנה בפ"ב הל' י' כתב דבהמה שנולד בה אחת מן הטרפיות האוסרות אותה באכילה אסור לגבי המזבח הרי הוא אומר הקריבהו נא לפחתך הי

ומבואר דמקרא דהקריבהו נא לפחתך ידעינן דמה דאסור באכילה אינו ראוי לקרבן, והנה אף    ועמש"כ שם ובהל' ח',
וע"ז אמרו בגמ' בזבחים דף י"ח ע"ב גבי בגדי כהונה    דקרא דממשקה ישראל וקרא דהקריבהו נא לפחתך שניהם מדברי נביאים 

מ"מ יש לחלק דקרא דהקריבהו נא לפחתך הוא  ,  וגבי ערל עד דאתא יחזקאל מנלן אלא גמרא גמירי לה ואתא יחזקאל ואסמכינהו אקראי
סברא דהנביא אומר שהרי פחתך לא ירצך בזה ודין הוא שלא ירצה לקרבן לד', לכן א"צ לומר שהדין 

  .אבל קרא דממשקה ישראל הוא רק דין שע"ז צריך לומר גמרא גמירי לה,  הוא הלכה ואסמכינהו אקרא
  

 רש"ש על מנחות דף סד/א    .ה
לכאורה הא משנה שם א"ל רבינא לר"א נמצאת הראשונה כחושה בבני מעיים מהו בתר מחשבתו אזלי' כו'.  

אהא"ר. וכן שם (כא   מפורשת בנזיר (כג) הפר לה בעלה והיא ל"י כו' והיתה שותה ביין כו' אינה סופגת
ב) רצה לפשוט דבעל מיגז גייז מהא דתנן האשה שנדרה בנזיר כו' ואי ס"ד בעל מיעקר עקר אמאי סופגת אהא"ר.  
וכן בב"ב (קכ) ילפינן זה"ד דשחוטי חוץ מזה"ד דראה"מ דיש שאלה בהקדש ופי' רשב"ם שאם שחט קדשים  

ויש לחלק דהגע עצמך איך יתכן .  וכל הני מחשבתו לאיסורא קמכוון ואפ"ה פטורבחוץ כו' ואח"כ כו'.  
לחייב על המחשבה. הלא מחשבה רעה אין הקב"ה מצרפה למעשה חולין (קמה). אלא ע"כ לא מבע"ל  
לרבינא אלא שעשה מעשה ג"כ רק שהיא נדחית מפני מצוה כהני גווני דאיירינן בשמעתתא. אבל כל אלו  

  אלא המחשבה גרידא:שהבאתי המעשה היתר גמור הוא. לכן הוה כמו שאינה ולא נשארה 
  

  יד בנימין  .ו

   



3 
 

 שפת אמת מסכת מנחות דף סד עמוד א  .ז
פי' נהי דדעתו הי' ודאי על הדגים ואפי' לא הי' שומע מהתינוק הי' צד. יון דשמע אמרינן דעתי' נמי אתינוק.  כ

טוב מה  גם התינוק  מצודתו  ברצונו דאם תעלה  עלה  ודאי  נמי  .  מ"מ עכשיו שידע  דעתי'  דאי  תמוה  ולכאורה 
ותו קשה מ"ט דמ"ד דמחייב כיון דנתכוין לדגים    אתינוק למה בהעלה דגים חייב כיון דנתכוין לתינוק ודגים.

ולכן יש לפרש דרק מאן   ]1[  .ותינוק והעלה דגים ותינוק הא מרבה בשיעורין לכו"ע עכ"פ חיוב חטאת ליכא
דפטר ס"ל דדעתו גם אתינוק כיון דשמע. אבל מאן דמחייב ס"ל כיון דלא פירש רק להעלות דגים לא אמרי'  
וגם שמע /שמה/   ותינוק  דגים  היינו בהעלה באמת  מ"ד דדעתי' אתינוק  י"ל דאפי'  וא"כ  גם לתינוק.  שנתכוין 

ולכן נראה  ]  2[.  מיהו זה דוחק.  א אמרינן דדעתו הי' אתינוקאמרינן דנתכוין לתרווייהו. אבל בהעלה דגים בלבד ל
דאפי' נתכוין על שניהם כיון דריבוי בשיעורין אסור נהי דפטור עלה. מ"מ בשלא העלה רק דגים שפיר חייב  

גם על האיסור נתכוין  יוה"כ ביומא (פ"ד ב) ע"ש].  דהרי  ותינוק . [וכ"כ בס' תוס'  מיהו בסיפא דהעלה דגים 
. והרמב"ם מוכרחין לומר דמאן דמחייב לית לי' דדעתי' אתינוק. אבל ברישא נראה דבכל גווני חייב וצ"ע לדינא

(פ"ב מה' שבת) השמיט הרישא דהעלה דגים בלבד [והא דכתב הואיל והעלה תינוק עם הדגים פטור דמשמע 
וצ"ע בהעלה דגים לבד חייב כמ"ש המ"מ שם. היינו בלא שמע שטבע תינוק אבל בשמע לא נתבאר בדבריו]  

  הטעם:
  

===============================================================
===============================================================  

  
 יד דוד מסכת מנחות דף סד עמוד ב   .ח

מצות העומר לבא מן הקרוב וכו'. עיין לקמן דף פה, א [תוס'] ד"ה אין מביאין, שכתבו בתחילה דאף כל  
ושוב חזרו בהם דלא משתמיט בשום דוכתא למימר דמנחות מצותן להביא ,  המנחות מצותן לבא מן הקרוב

והנה ודאי אם נאמר דטעמא הוא משום כרמל זה לא שייך אלא בעומר, ואפילו בשתי הלחם .  מן הקרוב
וכן נראה מדברי רש"י שכתב כרמל במנחת העומר כתיב, ובודאי כוונתו דבא למעט שתי הלחם. אלא דלפ"ז קשה למה אמר ושתי הלחם  ,  נראה דלא שייך

ב לא היו הולכין  מבקעת עין סוכר. וצ"ל דלאו משום דלכתחילה, אלא משום חידושא נקט, דהיו צריכין לילך למרחוק כדי להביא שתי הלחם, ואלו היה בנמצא בקרו
. ועיין ברש"י בסוטה דף מט, ב דכתב, דעומר היה בא מן הרחוק  8רחוק. אמנם לטעמא דאין מעבירין על המצות, י"ל דה"ה בכל המנחות, וה"ה לשתי הלחם בוודאילמ

אה אף לטעמא דאין מעבירין אף על גב דמצותו לבא מן הקרוב משום דכתיב כרמל, הרי תפס רש"י טעם ראשון עיקר משום כרמל, ודוקא עומר אבל לא שתי הלחם. ונר
שהם מוטלין על  על המצות, מ"מ היינו דוקא במנחות הצבור, והם שלשה, כמו שמנאן הרמב"ם בפי"ב דמעשה הקרבנות [ה"ג], והם העומר ושתי הלחם ולחם הפנים, 

יא הוא מביא מן הקרוב לו קודם ולא מן הסמוך לירושלים.  הב"ד שבירושלים, וא"כ מצותן להביא מן הקרוב משום אין מעבירין, אבל בשאר מנחות שכל יחיד ויחיד מב 

אמנם לפי מה שכתבתי, י"ל דמצות העומר .  וכפי זה אפשר לתרץ מה שדייק בשושנים לדוד דקאמר לבא מן הקרוב ולא אמר לירושלים
אמנם במה שאמר לא ביכר הסמוך לירושלים  , וא"כ לא יצדק לירושלים אלא כל אחד מן הסמוך לו.  לאו דוקא אלא כל המנחות

טעות, דשם לא נזכר   ודאי בעומר מיירי, דבשאר מנחות לא שייך ביכור, וא"כ שפיר תני לירושלים, ומ"ש רש"י כרמל גבי עומר כתיב וציין המדפיס ויקרא כ"ג, הוא
ואם תקריב מנחת בכורים, ובא רש"י ובאר היכן כתיב כרמל גבי עומר,    כרמל גבי עומר אלא על החדש שהוא כרמל שלא לאכול, אלא הוא בויקרא [ב, יד] בפרשת

  ועיין שושנים לדוד.

  
 חדושי אגדות [ספרי המהר"ל] מסכת מנחות דף סד עמוד ב  .ט

וכל חכמות הטבע הם בכלל חכמת    פי' חכמת יונית היינו חכמת הטבעארור מי שמלמד בנו חכמת יונית וכו'.  
אף על גב שמצוה לחשוב תקופות ומזלות, כי דבר זה צריך לקבוע שנים יונית כל אשר הוא חוץ מן התורה,  

ועוד שתקופות ומזלות הוא מוחש ומורגש עליו נאמר (ישעי' ה') ואת פעל ה' לא הביטו, ולכך אינו   וחדשים,
נכנס בכלל חכמת יונית רק שרואה מהלך המזלות שמש וירח, אבל חוזה כוכבים על זה אמרו במדרש רבות  

ר להם לא הייתי (דב"ר פ"ח) שמואל אמר אין התורה מצויה באצטרלוגין אמרו ליה מר לא אצטרלגין את אמ
מביט בם אלא בשעה שנפנתי מן התורה בשעה שהייתי נפנה לבית הכסא ע"כ, הרי לך דאפילו חוזה כוכבים  

אבל שאר החכמות אסור ללמוד אם לא ע"י אסור ואין מותר רק חשוב תקופות ומזלות שיביט פועל השם.  
התורה, ועל זה אמרו הפוך בה והפוך בה דכולה בה שהכל יוצא מן התורה, ובענין זה יש ללמוד אותם, 

ומכ"ש שיש דברים באלו  . אבל בעצמם מבלי שיצא מן התורה אסור ללמוד חכמת יונית כך יראה והוא נכון 
חכמות שהם קוצים גמורים והם דברי סרה על ה' ועל תורתו, ומזה לא דברו חכמים, רק דברו מן הדברים אשר  
אינם מגיעים אל האמונה כמו ספר הטבע וספר חוש ומוחש וספר אותות עליונות וכיוצא בהם אלו דברי' נקראו  

  . חכמת יונית
  


